197

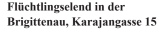
# Barbara Staudinger

# "Juden auf Wanderschaft"

# Galizische Kriegsflüchtlinge in Wien

"Der Krieg hat viele ostjüdische Flüchtlinge nach Wien gebracht. Solange ihre Heimat besetzt war, gab man ihnen "Unterstützungen". Man schickte ihnen nicht etwa das Geld nach Haus. Sie mußten in den kältesten Wintertagen, in den frühesten Nachtstunden anstehen. Alle: Greise, Kranke, Frauen, Kinder. […] Nach dem Krieg wurden sie, zum Teil gewaltsam, repatriiert. Ein sozialdemokratischer Landeshauptmann ließ sie ausweisen. Für Christlichsoziale sind's Juden. Für Deutschnationale sind sie Semiten. Für Sozialdemokraten sind sie unproduktive Elemente."

Selbst aus dem ostgalizischen Brody stammend flüchtete Joseph Roth zwar nicht vor dem Krieg nach Wien, sondern immatrikulierte 1914 an der Wiener Universität, kam jedoch mehr oder weniger mit Ausbruch des Krieges in Wien an. Mit seinem Essayband "Juden auf Wanderschaft" aus dem Jahr 1927 gilt er auch heute noch als der Biograph der sogenannten "Ostjuden".



Aus: Bruno Frei, Jüdisches Elend in Wien. Bilder und Daten, Wien u. a. 1920, Abb. 6



Tabelle:
Kriegsflüchtlinge aus Galizien und der Bukowina in Wien<sup>2</sup>

| Datum              | gesamt (Schätzung) | Unterstützt                                 | davon Juden/Jüdinnen |
|--------------------|--------------------|---------------------------------------------|----------------------|
| Oktober 1914       |                    | 43.320                                      |                      |
| Frühjahr 1915      | 200.000            | 150.000                                     |                      |
| Oktober 1915       | 137.000            | 82.200                                      | 77.090               |
| Dezember 1915      |                    | 56.000                                      | 32.000               |
| März-Oktober 1916  | 45.000             | 37.000-47.500<br>(steigend)                 | 20.000-23.000        |
| 1. Mai 1917        |                    | 48.115                                      | 40.637               |
| Juni-Dezember 1917 |                    | 45.675–50.885<br>(Höchststand<br>September) | 39.376–43.709        |
| Januar–März 1918   |                    | 43.551–45.876<br>(fallend)                  | 37.523–39.376        |
| 1. Mai 1918        |                    | 37.739                                      | 32.200               |
| Juni-Dezember1918  |                    | 19.804-33.927<br>(fallend)                  | 17.275–28.833        |
| Sommer 1919        | 25.000             |                                             |                      |

Zahlen sprechen nicht für sich allein. Die Flüchtlingskrise von 2015 führte uns 100 Jahre später deutlich vor Augen, dass die Bewältigung nicht nur von der Zahl der Geflüchteten abhängt, sondern vielmehr von politischen Entscheidungen und einer daraus resultierenden gesellschaftlichen Befindlichkeit. Um diese in den Jahren nach 1914 besser zu verstehen, sollen im Folgenden fünf Punkte herausgegriffen werden.

2 Tabelle nach: Andreas Weigl, Eine Stadt stirbt nicht so schnell. Demographische Fieber-kurven am Rande des Abgrunds, in: Alfred Pfoser / Andreas Weigl (Hrsg.), Im Epizentrum des Zusammenbruchs. Wien im Ersten Weltkrieg, Wien 2013, S. 62–71, hier Tabelle 2, S. 65. Aufgrund des Krieges liegen erst ab Ende 1915 offizielle Zahlen vor, zu einem Zeitpunkt als die Repatriierungsaktionen bereits anliefen. Die Gesamtzahl 1915 dürfte daher noch etwas höher sein.

# Jüdische Flüchtlinge und MigrantInnen aus Galizien in Wien vor 1914

Wien ist, wie jede andere Großstadt, eine MigrantInnenstadt – und das nicht erst seit 1900.<sup>3</sup> Die Haupt- und Residenzstadt der Donaumonarchie erlebte im Fin de siècle ihre Hochblüte, und das nicht nur in kultureller, sondern auch in demographischer Hinsicht. Die Stadt war zwischen 1890 und 1910 um rund 650.000 Menschen gewachsen und war schließlich mit ca. 2 Millionen Einwohnerinnen und Einwohnern eine pulsierende Großstadt geworden. Diese Bevölkerungsexplosion war freilich nicht der natürlichen Reproduktion allein geschuldet, sondern war Ergebnis von größeren Migrationsströmen ab der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Grundlage für den Zuzug war das "Staatsgrundgesetz über die allgemeinen Rechte der Staatsbürger für die im Reichsrate vertretenen Königreiche und Länder" vom Dezember 1867, das in Artikel 6 das Recht aller Staatsbürger der Monarchie auf freie Wahl des Wohnsitzes sowie Aufenthalts- und Erwerbsfreiheit im gesamten Reichsgebiet festschrieb.<sup>4</sup>

Vor dem Hintergrund der wirtschaftlichen Entwicklung kam diesem Gesetz eine besondere Bedeutung zu: Während im Westen der Habsburgermonarchie nämlich Industriezentren entstanden waren, war der Osten wirtschaftlich rückständig und agrarisch geprägt geblieben.<sup>5</sup> Als Folge dessen bewirkte die Niederlassungsfreiheit, dass viele vom Land in die Stadt zogen, wo sie sich ein besseres Leben erhofften. Und sie gingen in erster Linie nach Wien, das Tor zum Westen, das "Mekka der kleinen Ostjuden der Monarchie",<sup>6</sup> in eine Stadt im Aufbruch, Trägerin der industriellen Entwicklung der Habsburgermonarchie, ökonomisches wie kulturelles Zentrum.

Einen nicht unbeträchtlichen Anteil am Zuzug nach Wien und damit auch am Wachsen der Gesamtbevölkerung der Stadt hatten Jüdinnen und Juden. 1869 zählte die jüdische Bevölkerung Wiens 40.230 Personen, 1910 waren es über 175.000 und damit 8,6 % der Gesamtbevölkerung – trotz der erfolg-

- 3 Vgl. z. B. Jan Lucassen / Leo Lucassen, Old Paradigms and New Perspectives, in: Dies., Migration, Migration History, History: Old Paradigms and New Perspectives, Bern u. a. <sup>3</sup>2005; Klaus J. Bade / Jochen Oltmer (Hrsg.), Normalfall Migration, Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung 2004 [= Zeitbilder, Bd.15].
- 4 RGBl Nr. 142/1867, geändert in BGBl Nr. 684/1988. Online: http://www.ris.bka.gv.at/Do-kumente/Erv/ERV 1867 142/ERV 1867 142.pdf.
- 5 Zur wirtschaftlichen Entwicklung der Habsburgermonarchie im 19. Jahrhundert vgl. im Überblick: David Good, Modern Economic Growth in the Habsburg Monarchy, in: East Central Europe 7 (1980), S. 248–268.
- 6 David Bronson, Joseph Roth. Eine Biographie, Köln 1974, S. 127.

ten Eingemeindung der Vororte. Um 1900 waren nur 20 % aller Jüdinnen und Juden in Wien geboren, 80 % waren also zugezogen. <sup>7</sup> Während sich die Wiener Gesamtbevölkerung zwischen 1869 und 1910 mehr als verdreifacht hatte, hatte sich die jüdische Bevölkerung mehr als vervierfacht. Die Wiener jüdische Gemeinde wuchs in diesen Jahren nach Warschau und Budapest zur drittgrößten jüdischen Gemeinde Europas. <sup>8</sup>

Vor der Jahrhundertwende stammte das Gros der jüdischen Migrantinnen und Migranten, wie Marsha Rozenblit ausgewertet hat, in erster Linie aus Ungarn, Böhmen und Mähren, also aus den benachbarten, wirtschaftlich relativ entwickelten Regionen der Habsburgermonarchie. Diese Tendenz nahm ab 1900 stark ab – nun zogen vermehrt Juden und Jüdinnen aus Galizien nach Wien. Mit dem Kriegsausbruch 1914 kamen schließlich kriegsbedingt Massen jüdischer Flüchtlinge aus Galizien und der Bukowina hinzu.

Galizische Jüdinnen und Juden zogen also nicht erst mit dem Ausbruch des Kriegs nach Wien, insgesamt ca. 30.000 Personen waren schon da<sup>9</sup>, was für viele nachkommende Kriegsflüchtlinge zumindest potentielle Anlaufstellen bei Freunden oder Verwandten bedeutete. Bereits um 1900 war ein großer Teil der jüdischen Migrantinnen und Migranten aus kleinen galizischen Städten gekommen, diese waren wesentlich weniger säkular gebildet als die jüdischen Migrantinnen und Migranten aus größeren Städten und zählten in der Großstadt zunächst zur jüdischen Unterschicht. Auch waren sie zwar nicht vor Krieg, aber vor wirtschaftlicher Not und Hunger, Pogromen (wie 1895) und Perspektivenlosigkeit, polnischem Nationalismus und Antisemitismus geflohen.

Die Vorkriegsflüchtlinge galten als aufstiegsorientierter und anpassungswilliger als die Nachkommenden, vielleicht hatten sie einfach mehr Möglichkeiten eines sozialen Aufstiegs als die späteren Kriegsflüchtlinge.<sup>10</sup>

- 7 Zur jüdischen Migration und zum Gesamtwachstum der Stadt vgl. die Tabelle bei Marsha L. Rozenblit, Die Juden Wiens 1867–1914. Assimilation und Identität, Wien-Köln-Graz 1989 [= Forschungen zur Geschichte des Donauraumes, Bd. 11], S. 24, Tabelle 2:1, u. S. 25 f.
- 8 Vgl. Albert Lichtblau, Integration, Vernichtungsversuch und Neubeginn, in: Eveline Brugger / Martha Keil / Albert Lichtblau / Christoph Lind / Barbara Staudinger, Geschichte der Juden in Österreich, Wien 2006 [= Österreichische Geschichte, Ergänzungsband], S. 474.
- 9 Beatrix Hoffmann-Holter, "Abreisendmachung". Jüdische Kriegsflüchtlinge in Wien. 1914 bis 1923, Wien-Köln-Weimar 1995, S. 12.
- 10 Vgl. Rozenblit, Die Juden Wiens, S. 121-126.

# Die Fokussierung auf die jüdischen Flüchtlinge

Im Frühjahr 1915 waren ca. 600.000 Kriegsflüchtlinge in Österreich angekommen, von denen Schätzungen zufolge ca. 400.000 Jüdinnen und Juden waren. Neben jüdischen haben sich aus Galizien und der Bukowina auch polnische und ruthenische Flüchtlinge vor der zaristischen Armee in Sicherheit gebracht – insgesamt zogen wohl mehr als 150.000 in die Hauptstadt. Mit dem Kriegseintritt Italiens kamen weitere Flüchtlinge aus den italienischen Gebieten der Monarchie sowie aus Slowenien.

Zwar versuchte der Staat, die Flüchtlingsströme zu kanalisieren, Menschen wurden aus dem Kriegsgebiet in Galizien evakuiert und ins Innere der Monarchie verbracht. Dort sollten sie Hilfe bekommen, auf die sie als StaatsbürgerInnen nicht nur hoffen durften, sondern auf die sie ein Recht hatten. Ziel der



Notasyl Körnergasse für durchziehende Flüchtlinge, nach 1915 Österreichische Nationalbibliothek, Bildarchiv, Inv. Nr. Pk 3148, 229

11 Hoffmann-Holter, "Abreisendmachung", S. 283, Tabelle. Geht man davon aus, dass vor Kriegsausbruch und damit nach der Migrationswelle Ende des 19. Jahrhunderts ca. 900.000 Jüdinnen und Juden in Galizien und der Bukowina gewohnt hatten, so floh damit fast die Hälfte der jüdischen Bevölkerung.

meisten waren jedoch nicht die von der Regierung eingerichteten Barackenlager fernab der Stadt, sondern Wien. Ende 1915 waren 137.000 Kriegsflüchtlinge in der Stadt, unter ihnen über 77.000 Jüdinnen und Juden, aber auch ca. 41.000 Polen und Polinnen, fast 18.000 Ruthenen und Rutheninnen und 1.000 Italiener und Italienerinnen. Da 70.000 Personen zu diesem Zeitpunkt schon wieder die Stadt verlassen hatten, ist davon auszugehen, dass sich im Frühjahr 1915 ca. 200.000 Kriegsflüchtlinge in Wien aufhielten, wovon die Mehrzahl Jüdinnen und Juden waren. Dass sich die öffentliche Wahrnehmung auf die jüdischen Flüchtlinge aus Galizien und der Bukowina konzentrierte, hatte nicht nur den Grund, dass diese in der Mehrzahl waren – so erhob eine staatliche Statistik im Oktober 1915, dass 56 % aller Flüchtlinge jüdisch waren 13 –, sondern war auch Folge ihrer fremdartigen Kleidung, die sie deutlich aus der Mehrheitsbevölkerung heraushob.

## Das Stereotyp des "Ostjuden"

Dass die jüdischen Flüchtlinge aus Galizien und der Bukowina später in den alleinigen Fokus der Aufmerksamkeit gerieten, lag außerdem am negativ geprägten Stereotyp der bettelarmen, schmutzigen, orthodoxen, säkular ungebildeten, lauten, rückständigen "Ostjuden". Dieses hatte sich bereits vor dem Krieg verfestigt, nicht zuletzt durch die Migration von Juden und Jüdinnen aus Galizien, aber auch durch zahlreiche Reiseberichte. Auch wenn sich der jüdische Nationalismus um ein positives Bild der "Ostjuden" bemühte, musealisierte er sie als vermeintlich "authentische" Form des Judentums und verfestigte somit das Bild der Rückständigkeit und Fremdheit.<sup>14</sup>

Hinzu kam, dass sich ab 1900 die Nationalitätenfrage in der Habsburgermonarchie verschärft hatte, ein Konflikt, der schließlich infolge des Ersten Weltkriegs zum Auseinanderbrechen des Vielvölkerstaates führte. Der Nationalstaat hatte Völker als Akteure der Geschichte gewählt und die "Juden", vorher aufgrund ihrer Sprache zumeist den "Deutschen" (teilweise aber auch den "Tschechen" bzw. den "Polen") zugerechnet, wurden zusehends als eigenes,

- 12 Ebenda, S. 35 f.
- 13 Ebenda, S. 39.
- 14 Siehe dazu zusammenfassend: Barbara Staudinger, Unerwünschte Fremde. Galizische Juden in Wien: Zwischen Integration, Wohlfahrt und Antisemitismus, in: Philipp Mettauer / Barbara Staudinger (Hrsg.), "Ostjuden". Geschichte und Mythos, Innsbruck–Wien–Bozen 2015 [= Schriftenreihe des Instituts für jüdische Geschichte Österreichs, Bd. 1], S. 29–48.

anderes "Volk", als "Nation" bzw. im rassistischen Diskurs als eigene "Rasse" gesehen. Zusammen mit dem Stereotyp des "Ostjuden" wurden diese besonders zur Zielscheibe rassistischer Abgrenzung. Auch wenn Jüdinnen und Juden durch die Behörden zumindest oberflächlich gegen öffentliche Feindschaft und Gewalt geschützt waren, <sup>15</sup> wurden nach dem Zerfall der Habsburgermonarchie allgemein judenfeindliche Stereotype und im Besonderen das Stereotyp des "Ostjuden" im politischen Antisemitismus der Parteien aufgegriffen.

## Staatliches Versagen und/oder Unwillen?

Weder kamen die ostjüdischen Flüchtlinge alleine, noch waren die Flüchtlingsströme so geordnet, wie man sich das staatlicherseits vorgestellt hatte. Mit den ersten Evakuierungstransporten nach den schnellen Erfolgen der russischen Armee wurden – trotz der nicht vorhandenen Vorbereitung seitens der Monarchie – zunächst Perlustrierungsstationen eingerichtet, an denen versucht wurde, eine Vorauswahl für die weitere Verteilung von Flüchtlingen zu treffen. Lager wurden aufgebaut, so etwa in Gmünd und Wolfsberg, wo ruthenische Flüchtlinge untergebracht wurden, in Leibnitz und Chotzen (Choceň, Tschechien) für polnische Flüchtlinge, und schließlich in Nikolsburg (Mikulov, Tschechien), Pohrlitz (Pohořelice, Tschechien), Gaya (Kyjov, Tschechien) und Bruck an der Leitha – allesamt Orte, an denen bereits bedeutende jüdische Gemeinden bestanden –, wo Lager für jüdische Flüchtlinge gebaut und zum Teil auch mit Synagogen versehen wurden. Flüchtlinge, die über Geld verfügten, wurden in Privatquartiere eingewiesen oder konnten ihren weiteren Weg selbständig aufnehmen.

Daneben machten sich auch viele Flüchtlinge selbst auf den Weg in den Westen. Nachdem sich die katastrophale hygienische Lage in den Lagern, die schließlich in einer Typhusepidemie mündete, herumgesprochen hatte, vor allem aber, weil gerade jüdische Flüchtlinge Deutsch sprachen und zudem, war doch Wien schon früher Migrations- und Fluchtziel gewesen, entweder familiäre oder freundschaftliche Verbindungen in die Hauptstadt hatten

<sup>15</sup> Vgl. z. B. Hoffmann-Holter, "Abreisendmachung", S. 14.

<sup>16</sup> Zusammengefasst z. B. bei Manfried Rauchensteiner, Fremd im eigenen Land, in: Die Presse 11. 9. 2015, online: https://diepresse.com/home/spectrum/zeichenderzeit/4819529/ Fremd-im-eigenen-Land [16. 11. 2017].

<sup>17</sup> Gabriele Kohlbauer-Fritz, Elend, überall wohin man schaut. Kriegsflüchtlinge in Wien, in: Pfoser / Weigl (Hrsg.), Im Epizentrum des Zusammenbruchs, S. 96–103, hier 99.

bzw. auf die Hilfe der jüdischen Gemeinde hoffen durften, drängten viele nach Wien<sup>18</sup> – von ihnen wiederum waren die meisten mittellos. Erste Flüchtlinge kamen in Wien im August 1914 an, in den folgenden Wochen wurde die Hauptstadt regelrecht überrannt.<sup>19</sup> Bereits im Dezember 1914 erklärten die Behörden, keine weiteren Flüchtlinge mehr aufnehmen zu können. Die staatliche "Zentralstelle der Fürsorge für Flüchtlinge aus Galizien und der Bukowina" (später umbenannt in "Zentralstelle der Fürsorge für Kriegsflüchtlinge") in der Zirkusgasse im 2. Bezirk unterstützte zum Höchststand, also im Frühjahr 1915, ca. 150.000 Personen. 200.000 Flüchtlinge befanden sich zu diesem Zeitpunkt in Wien.

Bereits zu Kriegsausbruch war es zu Versorgungsengpässen in der Stadt gekommen. Der Abzug an Arbeitskräften am Land in einer zu wenig mechanisierten Landwirtschaft hatte die ohnehin prekäre Versorgungslage in der Hauptstadt noch verschärft. Dennoch wurde vor allem den Flüchtlingen die Schuld an Wohnungsnot und Nahrungsmittelknappheit zugeschrieben.<sup>20</sup> Da die meisten von ihnen Juden und Jüdinnen waren und auch Gerüchte über im Reichtum schwelgende jüdische Kriegsflüchtlinge kursierten, konzentrierte sich die Schuldzuweisung insbesondere auf sie. Dass die staatliche Unterstützung für die Flüchtlinge nicht reichte, um überleben zu können, wurde von der jüdischen Gemeinde nur intern kommuniziert, nach außen jedoch tabuisiert. Im Gegenteil verbreiteten die Zeitschriften des Wiener Judentums ein durchwegs positives Bild der staatlichen Flüchtlingsfürsorge.<sup>21</sup> Dies beförderte ein Bild des schmarotzenden, auf Staatskosten lebenden Flüchtlings.

Nachdem ab Sommer 1915 Galizien und die Bukowina weitgehend rückerobert waren, begannen die Behörden mit Repatriierungsaktionen. Für die ersten
HeimkehrerInnen wurde die Fortzahlung der staatlichen Unterstützung neben
Übernahme der Reise- und Verpflegungskosten in Aussicht gestellt. Plakate und
Wurfsendungen forderten die Flüchtlinge mit Nachdruck auf, in ihre Heimat
zurückzukehren, eine zwangsweise Rückführung wurde erwogen. Als die ersten RückkehrerInnen schließlich mit einer neuerlichen Flüchtlingswelle, ausgelöst durch eine weitere russische Offensive, 1916 zusammentrafen, war an eine
staatlich geordnete Flucht kaum mehr zu denken. Obwohl die Situation für die

<sup>18</sup> Hoffmann-Holter, "Abreisendmachung", S. 39.

<sup>19</sup> Arbeiterzeitung, 6. 9. 1914, S. 7. Vgl. Kohlbauer-Fritz, Elend, S. 97.

Vgl. Christian Mertens, Die Auswirkungen des Ersten Weltkriegs auf die Ernährung Wiens, in: Pfoser / Weigl (Hrsg.), Im Epizentrum des Zusammenbruchs, S. 162–171, hier 162 f.

<sup>21</sup> Vgl. z. B.: Jüdische Zeitung, 27. 11. 1914, S. 1; Die Wahrheit, 10. 8. 1917, S. 4 f.; Dr. Blochs Österreichische Wochenschrift, 23. 4. 1915, S. 317; ebenda, 1. 1. 1916, S. 17; ebenda, 20. 4. 1917, S. 238. Vgl. dazu Hoffmann-Holter, "Abreisendmachung", S. 45–50.

205

# Umtliche Aufforderung an die Flüchtlinge aus Westgalizien zur Kücktehr.

Mit dem Zurüdwersen der seindlichen Invasion hat sich die Lage im gegenwärtigen Augenblicke so günstig gestaltet, daß die Einwohner vieler zeitweilig von den seindlichen Truppen besetzt gewesenen Gebiete, sowie alle diesenigen, die häusig aus unbegründeter Besorgnis ihren ständigen Wohnsitz verlassen haben, nunmehr ruhig in ihr Heim zurücksehren können.

Dies gilt im gegenwärtigen Augenblide von allen jenen Gegenden, die westlich von den politischen Bezirken Mielec, Ropozyce, Strzyzow, Brzozow, Sanok und Lisko gelegen sind, somit von dem ganzen Westen des Landes, einschließlich der oben genannten Bezirke.

Die möglichst rasche Heimfehr der Bevölkerung in die ständigen Wohnsitze liegt vor allem nur im eigenen Interesse, außerdem aber hängt davon auch die schleunige so sehr erwünschte Wiederherstellung zahlreicher ins Wanken gebrachter Verhältnisse ab.

Berlag bes Wener Magiftrates. - Druf von Bout Gerun Bien.



Amtliche Aufforderung an die (jüdischen) Flüchtlinge aus Westgalizien zur Rückkehr

Plakat 1916, DÖW Plakatsammlung P2475

Flüchtlinge in Wien im Laufe des Krieges immer prekärer wurde und sich der Hass der Bevölkerung zunehmend auf sie entlud, blieben viele in Wien. <sup>22</sup> Nach Kriegsende befanden sich ca. 100.000 als mittellos registrierte Flüchtlinge in Österreich, davon ca. 30.000 Juden und Jüdinnen in Wien. Die Zerstörungen in Galizien sowie die politisch unsichere Lage machte eine Heimkehr für viele unmöglich. Das neue Staatsbürgergesetz vom 5. Dezember 1918 schloss sie von der Möglichkeit, für die österreichische Staatsbürgerschaft zu optieren, praktisch aus – eine politische Antwort auf den Antisemitismus. 1919 wurde die Ausweisung aller galizischen Flüchtlinge in Österreich, die kein Heimatrecht besaßen, beschlossen, allerdings nicht umgesetzt. <sup>23</sup>

# Die Polarisierung der jüdischen Gemeinde Wiens in der "Ostjudenfrage"

Die jüdische Gemeinde Wiens war angesichts der jüdischen Flüchtlinge aus Galizien und der Bukowina überfordert. Und das nicht zuletzt, weil das Elend, das insbesondere im Zusammenhang mit den Kriegsflüchtlingen beschrieben wurde, nicht erst mit dem Krieg unter der jüdischen Bevölkerung eingezogen war. Bereits 1911 hatte sich etwa die Österreichische Israelitische Union dazu veranlasst gesehen, eine Delegiertenkonferenz "zur Regelung des jüdischen Wanderbettels", der ungeheuer zugenommen hatte, einzuberufen. Dabei war bereits überlegt worden, wie dann später im Krieg staatlicherseits umgesetzt wurde, Lager außerhalb der Stadt einzurichten, um dem Zuzug von bettelnden Flüchtlingen in der Stadt Einhalt zu gebieten.<sup>24</sup>

Zudem hatte sich der Gegensatz zwischen sogenannten "Ost-" und "Westjuden" verfestigt. Der "Ostjude" war zu einem abwertenden Begriff geworden. Bezeichnet wurden damit jüdische "Proletarier", gläubige Chassidim, arme Menschen, kinderreiche Familien, nur im Talmud Gebildete – Jiddisch, abfällig als "Jargon" bezeichnet, sprechend und nicht Deutsch, auf Wohltätigkeit angewiesen und nicht fähig, sich selbst und ihre Familien zu ernähren. Ihm gegenüber stand der "Westjude", integriert in die städtisch-bürgerliche Gesellschaft und weltgewandt, assimiliert, gebildet und etabliert. Der Unterschied zwischen

<sup>22</sup> Vgl. Kohlbauer-Fritz, Elend, S. 100.

<sup>23</sup> Ebenda, S. 100 f.

<sup>24</sup> Die Wahrheit 13 (1911), S. 46; ebenda 32 (1911), S. 4; vgl. Klaus Hödl, Als Bettler in die Leopoldstadt. Galizische Juden auf dem Weg nach Wien, Wien 1994, S. 121–127.

207

So wird, wenn biefer Ruf erschallt, die gesamte Judenpreffe und Judenmeute aufheulen. Rur gemach! Wie es mit diefer öftlichen Seftilenz in Wahrheit steht, wollen nicht wir vordringen. Es möge einsach das öffentlich wiederholt werden, was am 1. Jänner d. I. in einem der unverschämtesten Zubenblätter, der "Wiener Sonn- und Montagszeitung", ein jübischer Schmierfint zu schreiben wagte. Dort heißt es nämlich:

Schmierfint zu schreiben wagte. Dort heißt es nämlich:

... Raum batten die Gbettobewohner Galiziens live Weiner Füchtlingsquartiere bezogen, gingen die Wänner schon auf die Straße, frembartige Gestalten mit dem Blid des Gebekten, sorme Späckerln mit lieieren Halten ner Sitten und der Venagen, als wir sie bisher darin gesehen hatten, mit wirren orientalischen Bärten, mißtrausich, ängstlich, siddich siedend, entwurzelte Wenschen, ewig Gepeinigte (von wem?), ewig Vanderende (Vanderbeuischreden, augendicklich in Vertin). Auch Abasver will leben und mut zehen, am de se ein leben!). So sand man sich mit seinesgleichen auf ber Golse doet im Kassepanischen in Kassepanischen, wos Schächstüchen zub. Weber das sie das au, gesches "Spicken waren selen (!!) geworden, in der jo glänzend beleuchteten Hauptschen, in sieren Kaufläden und Reklaurants sing es an, an dem oder inem ya mangeln. Für Bermittler gabe es mandkreite jut um. Sener wusste own Aberen, von Sedensmitten (Alda, ober die "Selenbenis"), diesje einem Veckennen (Juben!) in einem Geschärt, oder in der Broviantur einer Kassern, von Sedensmitten (Alda, ober die "Selenbenis"), diesje eine mehren (Juben!) in einem Geschärt, oder in der Broviantur einer Kassern (Kettenhambel), die zusammenarbeiteten und zum Schluss gabe se einen kleinen (!) Brossi. Undere Gruppen bilbeten sich und kassen sich eine Veckennen (!) Brossi. Undere Gruppen bilbeten sich um kassen sich einer Gescharten von zum Schlussen gab. Sehmand adsgewiesen kammen der Schlessen und der Schlessen sich eine Veckennen gab. Sehmand adsgewiesen kammen sich eine Vergeber der die die mehren werde sich sich eine Veckennen der Schlessen geschäften der Weisen der Schlessen geschaften der Weisen der Schlessen gab. Behand adsgewiesen kammen der Schlessen der Schlessen gabe seinen kleinen Weisen der Schlessen geschäften der Bereichung der Schlessen sich eine Weschalten der mit den mehr eine Schlessen der Sch

# Vermögen wuchsen in unheimlicher Progreffion

Spekulation an der Börfe förderte. Schiebungen, Lieferungen schufen Millionenvermögen (Bosel, "Netter" der Hammerbrotwerte A. G. mit 40 Prozent Beteiligung, was einem gaunernden Fledersjuden alles möglich ist!) und wohl Tausende übersiedelten

aus schmierigen Massenquartieren in stattliche Wohnungen und Villen."

(Jest wift ihr Broletarier die Ursachen der Wohnungsnot.) In dem Judenblatt fteht aber nun noch in grenzenlofer Frechheit weiter

"Die Dstjuden . . .

von benen ein Teil ihrer Glaubensgenoffen (jiddicher Orch, diese Genoffen find weniger Glaubensgenoffen, denn es gibt getaufte und tonfessionslose Auden sondern Rassegenoffen, Angehörige eines fremden Boltes, einer eigenen fremden Rasse, wie etwa die Zulukasser oder Fibschi-Anjulaner), sich mit staunens-werter Arass in wenigen Jahren binausgearbeitet (hinausgegaunert) bat, sind heute ichon führende

### Bankenbeherrscher, Industrielle, Geldkönige

(Multimiliarda Bojel! — Arbeiterbataillone heraus! Auf jum Kampi gagen das Kapital — oder zögert ihr etwa wegen der "Nettung" der Hammerbrotwerke"), darakteristige Figuren im neuen Wien, das eines solchen Zebenswillens, einer locken (gaunerischen Vitalität des Auftriedes, wie ihn die Männer aus dem Osten gezeigt haden, bedarf, wenn es im europäischen Geistes- und Virtigkatischen ien Futungt daben will."
Also offene Aussprodum zur Korruption und Spekulation, Schieberei, Schwindel und Betrug! Wo bleibt da der Staatsanwalt, wo bleiben da die Volksvertreter, wo bleibt die Volksregierung in diesem "Freistaat"? Keine Seele rührt

fich dort. Wir aber rufen das deutsche Wien auf zu den

am Mittwoch, den 14. Februar 1923, um 7 Uhr abends,

in Beigle Dreherpart,

Volkshalle **latharinenhalle** 

**Drehersaal** 3. Beg., Landstraße-Sauptstraße 91

des Reuen Wiener Rathaufes 12. Beg., Schönbrunnerftraße

in denen die endliche Durchführung strengter Mahnahmen gegen das Oftsudentum zum lettenmal verlangt wird, ehe das betrogene und begaunerte Bolk zur Gelbschilse schreicht.

Der völkisch-antisemitische Rampfausschuß.

**Antisemitisches Plakat 1923** 

DÖW Plakatsammlung P992

"Ost-" und "Westjuden" wurde sprachlich empfunden, religiös, kulturell, sozial – und vor allem oft unüberwindlich.<sup>25</sup>

Während innerhalb der jüdischen Gemeinde Wiens jüdische Nationalisten und Zionisten im Ostjudentum eine Chance auf eine jüdische Erneuerung sahen und daher auf eine Unterstützung der Flüchtlinge drangen, nahm die liberale Leitung der IKG davon Abstand. Nicht die Kultusgemeinde, sondern der Staat habe für die Kriegsflüchtlinge zu sorgen, hieß es in offiziellen Erklärungen.<sup>26</sup> Dahinter standen allerdings auch hier zum einen Vorurteile gegen die sogenannten "Ostjuden", die als fremd wahrgenommen wurden, zum anderen war bereits vor dem Krieg die Angst gewachsen, die große Anzahl der Ostjuden mit ihrem sichtbar andersartigen Lebensstil könnte den Antisemitismus weiter befördern. Auch wenn sich trotzdem zahlreiche jüdische Vereine und Einzelpersonen der Versorgung der jüdischen Kriegsflüchtlinge annahmen, verringerte sich die Solidarität mit dem Kriegsverlauf: Private stießen letztendlich auch bei den Behörden auf taube Ohren, sowohl bei der jüdischen Gemeinde als auch bei der Gemeindevertretung von Wien. Das Boot sei voll, hieß es sinngemäß allerorten.

#### **Fazit**

Vieles am skizzierten Diskurs und an den Versuchen zur Bewältigung resp. Abwehr der Flüchtlings- und Migrationsströme erinnert frappant an den Umgang mit den aktuellen Flucht- und Migrationsbewegungen, insbesondere an die – auch heute heftig und emotional geführten – öffentlichen wie privaten Debatten. Trotz der augenscheinlichen Parallelen soll zum Schluss noch einmal der gravierendste Unterschied zwischen den Flüchtlingen des Ersten Weltkriegs und jenen, die 100 Jahre später ihren Weg nach Österreich fanden, festgehalten werden. Die galizischen Flüchtlinge, Juden wie Nichtjuden, Frauen, Männer und Kinder, waren Staatsbürger und Staatsbürgerinnen einer Monarchie, die sich als multinational empfand. Sie mussten nicht auf Hilfe hoffen, sie hatten ein Anrecht darauf. Und sie bekamen auch Hilfe, wenn auch nicht immer ausreichend, durch den Krieg verzögert und mit abnehmender Bereitschaft.

<sup>25</sup> Zum gespannten Verhältnis zwischen "Ostjuden" und "Westjuden" in Wien siehe: Hödl, Als Bettler in die Leopoldstadt, S. 152 ff.; Michaela Raggam-Blesch, Zwischen Ost und West. Identitätskonstruktionen jüdischer Frauen in Wien, Innsbruck–Wien 2008 [= Schriften des Centrums für Jüdische Studien, Bd. 10], S. 73–76, 98–109.

<sup>26</sup> Vgl. Kohlbauer-Fritz, Elend, S. 99.

Jüdische Flüchtlinge aus Galizien waren mit Vorurteilen konfrontiert, die bereits bestanden, bevor sie in Wien ankamen. Alternative Fakten, Vorurteile und Stereotype, die Suche nach Sündenböcken, staatliches Versagen bzw. Unwillen und die weitgehende Polarisierung der Gesellschaft trugen dazu bei, dass sich die Situation der jüdischen Flüchtlinge zusehends verschlechterte und nach Ende des Krieges in offenen und politisch getragenen Antisemitismus umschlug.

Die Parallelen zu heute zeigen – bei allen Unterschieden –, dass wir wenig daraus gelernt haben. Wenngleich nun nationale wie internationale Gesetze und Abkommen die Rechte von Flüchtlingen und MigrantInnen regeln, ist auch der aktuelle Diskurs vielfach von Abwehr und Abwertung geprägt. Obwohl die Migrationsforschung bereits seit langem darauf hinweist, dass Migration nicht nur von Push- und Pullfaktoren abhängig ist, haben diese heute wieder Konjunktur im politischen Diskurs. Flucht und Migration sind aber immer persönliche Entscheidungen, die mitunter nicht verallgemeinert werden können, Migration, auch als Massenphänomen, ist immer individuell und Migration hat viele Akteure und Akteurinnen. Diese Akteurinnen und Akteure und ihre Beweggründe zu erforschen, kann dazu beitragen, nicht nur Fluchtursachen besser zu verstehen, sondern auch ein anderes Ankommen und Bleiben zu ermöglichen.